
 

 

F  I  L O S  O F  Í A , L I  T E R A T U R A Y L I  N G Ü Í  S T I C A 135 
 

EL CENTRO NO SE SOSTIENE: UNA APROXIMACIÓN 
LINGÜÍSTICO-ENACTIVA SOBRE EL USO DE 

METÁFORAS EN LA CONCEPTUALIZACIÓN DE LA 
DEPRESIÓN EN LOS DIARIOS DE SYLVIA PLATH 

Rodrigo Silva1 y Carolina Ramírez2 
 

Ya sea por experiencia propia o por conocer a alguien que lo padece, 
actualmente la vasta mayoría de la gente está familiarizada con los trastornos 
mentales. Lo que denominamos actualmente como psicopatologías demanda 
el desarrollo de tratamientos efectivos, tanto preventivos como para el 
desarrollo de estrategias de gestión. Pero ¿qué es un trastorno mental? ¿qué 
significa tener uno? ¿qué conlleva? Responder a estas preguntas demanda 
herramientas filosóficas, lingüísticas y narrativas que permitan acercarse a la 
experiencia subjetiva del malestar mental. En esta investigación, se abordarán 
estas problemáticas a partir del caso de Sylvia Plath. A través de sus diarios, 
Plath ofrece un testimonio íntimo de la experiencia depresiva, caracterizada 
por una paradoja constante entre apatía y agonía, y por la sensación de 
un ‘yo dividido’ (split-self). Su narrativa personal, rica en imágenes y 
desdoblamientos lingüísticos, permite explorar cómo el lenguaje, el cuerpo y 
la narrativa modelan la vivencia del trastorno mental. 

El presente ensayo tiene dos objetivos principales: Primero, introducir la 
aproximación enactiva a la metáfora conceptual y, segundo, mostrar cómo este 
enfoque es fructífero a la hora de estudiar la conceptualización de los 
trastornos mentales. Este ensayo adopta una perspectiva enactivista para 
interpretar el sufrimiento psíquico, examinando cómo el lenguaje, el cuerpo y 
la narrativa no sólo describen, sino que configuran activamente la vivencia 
psicopatológica, desafiando las divisiones tradicionales entre mente y cuerpo. 
A través de esta perspectiva, se conciben los trastornos mentales no como 
disfunciones exclusivamente internas, sino como modos particulares y 

 

1 Estudiante de magister en Filosofía de la Universidad de Chile y miembro del grupo de estudios en 
ciencias cognitivas ENIGMA. 
2 Investigadora independiente. 

Guest
Rectangle



 

 

136 C A R T O G R Á F  I A S L I  N G Ü I  S T I C A S 

 
encarnados de estar en el mundo, que deben ser comprendidos en toda su 
complejidad. 

 
Metáforas conceptuales 

Para comenzar, es importante introducir la noción de metáfora, la cual 
puede ser definida, a través de las palabras de Semino (como es citada en 
Demjén, 2014) como “El fenómeno donde hablamos, y potencialmente 
pensamos, sobre algo en términos de algo más”3 (p. 44). Un ejemplo de esto 
es la expresión «ver la vida como un vaso medio lleno o medio vacío». En 
otras palabras, una metáfora es una figura del lenguaje mediante la cual se 
expresa una idea por medio de otra, estableciendo una relación de semejanza 
entre dos términos. Lakoff y Johnson en su libro Metaphors We Live By (1980) 
formularon lo que se denomina la teoría de la metáfora conceptual, que 
consiste en la convicción de que las metáforas son relevantes para el 
pensamiento y el lenguaje en sí. Lakoff y Johnson proponen que la estructura 
conceptual en general, y por tanto, también de las emociones emerge a través 
de la metaforización de conceptos más concretos y palpables, así como 
espaciales. Para los autores, el pensar y el hablar es metafórico en la medida 
en que la información de un dominio —el dominio fuente, por ejemplo, el 
viaje— se asigna a un segundo que se busca comprender —el dominio meta, 
por ejemplo, la vida—, de modo que entendemos el dominio meta en términos 
de la fuente — como sucede en «La vida es un viaje sin retorno». A su vez, la 
estructura de la metaforización de las emociones es compleja, debido a que 
las emociones no son cuestiones separadas del pensar, sino que están 
cimentadas y corporizadas en lo neurofisiológico y en las reacciones físicas 
por igual. Asimismo, en su libro Philosophy in the flesh (1999), los autores 
sostienen a partir de estudios en ciencia cognitiva y lingüística que el lenguaje 
que usamos afecta nuestra percepción de lo social, situaciones y eventos. Las 
metáforas no son meros adornos lingüísticos, sino mecanismos fundamentales 
a través de los cuales comprendemos el mundo y expresamos nuestro sentir. 
Por ejemplo, expresiones como «Me hundí en una depresión o lucho contra la 
ansiedad» reflejan metáforas recurrentes en el discurso sobre la salud mental: 
la depresión como un abismo y la ansiedad como un enemigo. 

 

3 Traducción propia. 

Guest
Rectangle



 

 

F  I  L O S  O F  Í A , L I  T E R A T U R A Y L I  N G Ü Í  S T I C A 137 

 
Lo anterior cobra suma relevancia en un contexto clínico psiquiátrico, dado 

que esto significa que reconocer los patrones metafóricos de un paciente es 
beneficioso a la hora de identificar los rasgos característicos de su manera de 
pensar y, sobre todo, cómo comprende su padecimiento o sentir: “Dado que 
varios aspectos de la enfermedad, y las narrativas en torno a la enfermedad en 
particular, están mediadas a través del lenguaje, el análisis lingüístico puede 
ofrecer observaciones valiosas sobre cómo se siente estar enfermo” (Demjén, 
2014, p.41). Por lo tanto, la forma en que hablamos de la depresión afecta 
también en cómo pensamos de ella y la conceptualizamos. Reali, Soriano y 
Rodriguez (2015) identifican patrones lingüísticos que han llevado a dar luz en 
cuales son las conceptualizaciones de la depresión más comunes en pacientes: 

I. LA DEPRESIÓN ES UN LUGAR: metáfora espacial construida alrededor de 
expresiones que muestran la depresión, es decir, como un lugar del cual se 
puede entrar o salir, también se da cuenta en sus investigaciones que las 
metáforas espaciales son utilizadas más frecuentemente para expresar la 
depresión. Por ejemplo: «entré en una depresión profunda». 

 
II. LA DEPRESIÓN ES UN OPONENTE: metáfora que muestra la depresión 

como un adversario, enemigo o competidor, va asociado al uso de términos 
relacionados a la lucha. Por ejemplo: «he estado luchando contra la depresión». 

 
III. LA DEPRESIÓN ES UN ENFERMEDAD: metáfora utilizada en expresiones 

relacionadas a enfermedades explicitando una naturaleza enfermiza o que 
existen causas biogenéticas. Por ejemplo: «este cáncer que llevo conmigo» 
para referirse a la depresión que padece. 

 
Una breve introducción a la perspectiva enactiva sobre la 
mente 

Tradicionalmente, la cognición se ha entendido como un proceso interno 
del cerebro, similar al funcionamiento de un computador. Sin embargo, el 
enactivismo ofrece una alternativa radical: pensar no es solo algo que ocurre 
en la cabeza, es una actividad que involucra todo el cuerpo y su relación con 
el mundo, la mente es un fenómeno que emerge de la interacción entre el 
cerebro, el cuerpo y el mundo (Varela et al., 2017). 

Guest
Rectangle



 

 

138 C A R T O G R Á F  I A S L I  N G Ü I  S T I C A S 

 
La diferencia entre la perspectiva de Lakoff y Jonshon y la enactiva yace en 

su comprensión del cuerpo y su rol en la cognición. Mientras que los primeros 
argumentan que las metáforas conceptuales surgen de estructuras cognitivas 
preexistentes basadas en la experiencia sensoriomotora, el enactivismo 
enfatiza el papel activo del organismo en la construcción del significado. Es 
decir, para Lakoff y Johnson, la mente organiza y representa el mundo a través 
de metáforas arraigadas en patrones corporales, la corporalidad es el origen de 
estas metáforas, pero eventualmente lo principal es cómo el cerebro representa 
al cuerpo. Mientras que, para el enactivismo, el significado no se encuentra en 
representaciones internas, sino que está en la acción y la interacción con el 
entorno, esto es, lo fundamental para la cognición se halla en las estructuras 
sensoriomotoras del cuerpo. 

Para comprender mejor esta visión de la mente como algo que engloba más 
que simplemente lo neurológico, e incluye lo corporal y lo externo utilizaremos 
una analogía que introducen Francisco Varela y Humberto Maturana entre el 
proceso de conocer y el símbolo del Ouroboros4. 

El conocimiento, esto es, el proceso cognitivo, involucra al conocedor, los 
medios para conocer y lo conocido. Si bien se puede distinguir conceptualmente 
al organismo que realiza la acción de conocer, de aquello que busca conocer y, 
a los medios o herramientas que emplea para acceder a este, no son entidades 
realmente separables de acuerdo con el enactivismo. El conocimiento no es un 
estado o producto final que se adquiere tras una serie de acciones, más bien es 
un proceso cíclico de constante creación y cambio. El conocedor, lo que utiliza 
para conocer y lo que conoce son aspectos de la misma cosa: el organismo 
vivo. El ser vivo a medida que obtiene conocimiento cambia en su 
constitución, y a medida que conoce genera nuevas estrategias para obtener 
mayor comprensión de su mundo. El conocimiento no sigue un camino lineal, 
sino que se reconfigura y resignifica en cada interacción nueva con la realidad, 
es un proceso sin fin ni límite claro, como un Ouroboros. 

 

 
4 El Ouroboros es un símbolo ancestral representado por una serpiente que se muerde la cola, formando 
un círculo sin fin. 

Guest
Rectangle



 

 

F  I  L O S  O F  Í A , L I  T E R A T U R A Y L I  N G Ü Í  S T I C A 139 

 
De este modo, el enactivismo concibe la cognición como un proceso 

dinámico y circular en el cual el significado no es fijo, sino que surge 
continuamente a través de la interacción con el mundo. Nuestra comprensión 
del entorno y de nosotros mismos no es estática, sino que se encuentra en 
un proceso continuo de transformación y ajuste, dependiendo de nuestras 
experiencias y contexto. Por ende, para comprender adecuadamente el acto 
cognoscitivo, es necesario comprender al agente cognitivo en su ambiente, 
esto es, la interacción bidireccional o ‘circular’, en palabras de Varela y 
Maturana (2006), entre lo cerebral, lo corporal y el entorno5. A su vez, hay 
que tener en cuenta los aspectos afectivos e intersubjetivos de la cognición. 
No es difícil imaginarse que podemos percibir y pensar sobre el mundo de 
manera distinta si estamos enojados o deprimidos en lugar de felices. Incluso 
el hambre puede moldear, y tal vez distorsionar, los procesos cognitivos. 
Asimismo, las relaciones intersubjetivas y sociales pueden generar diferentes 
maneras de comprender y actuar en el mundo. 

Lo importante a destacar para la presente discusión es que, de acuerdo con 
la aproximación enactiva, el significado no es algo que exista más allá en el 
mundo, sino más bien es estructurado por la cognición y la acción. Este 
proceso de construcción activa del significado es lo que se conoce como 
‘enacción’. En lo que sigue se explorará la utilidad de esta perspectiva sobre 
el significado para repensar la conceptualización de metáforas en el contexto 
de los trastornos psiquiátricos. Para ello se introducirá la noción de ‘metáfora 
enactiva’ de Gallagher y Lindgren (2015). 

 
Metáforas enactivas 

El concepto de metáfora enactiva no refiere a un tipo distinto de metáfora, 
sino a una forma diferente de comprender cómo surgen y operan las metáforas. 
A diferencia de la teoría de la metáfora conceptual propuesta por Lakoff y 
Johnson, donde las metáforas son estructuras cognitivas que permiten entender 
un dominio abstracto, o meta, en términos de uno más concreto, el dominio 
fuente, a través de proyecciones mentales: el enfoque enactivo propone que  

5 El cual puede incluir a su vez otros agentes cognitivos. 

Guest
Rectangle



 

 

140 C A R T O G R Á F  I A S L I  N G Ü I  S T I C A S 

las metáforas emergen de la acción situada en el mundo. 
 
Desde esta perspectiva, como señalan Gallagher y Lindgren (2015), las 

metáforas no se limitan a operaciones mentales internas, sino que se generan 
en y a través de la interacción corporal con el entorno. Así, comprender una 
metáfora no consiste simplemente en mapear mentalmente conceptos, sino en 
encarnar una posibilidad de acción en un contexto determinado. 

Dentro del marco tradicional, la producción de metáforas es vista como una 
habilidad imaginativa. La comprensión de metáforas como llamar a los fuegos 
artificiales «Flores en el cielo» requerirían ver similitudes entre dos entidades 
que son consideradas como distintas habitualmente y combinarlas en una 
imagen mental novedosa. En este sentido las metáforas hacen referencia a la 
capacidad productiva de expresiones lingüísticas por medio de la capacidad 
imaginativa, esto es, a través de la combinación de representaciones mentales 
internas. 

En cambio, la perspectiva enactiva sobre la imaginación “es algo que 
requiere participación activa, una forma de acción e interacción” (Rucińska et 
al., 2021, p.6)6. Por ejemplo, imaginarse dónde poner una cuna en una 
habitación en anticipación a la llegada de un bebé recién nacido, no sólo 
imaginamos el espacio objetivo de la habitación, o el tamaño de la cuna, las 
ventanas y la puerta. Más bien, es más probable que imaginemos cómo nos 
moveremos en la habitación si la cuna fuese puesta allí, o cómo podríamos 
alcanzar la ventana si la colocamos en la pared. 

De acuerdo con esto, una persona en silla de ruedas o cualquiera que opere 
bajo un conjunto de contingencias sensoriomotoras distintas podría 
imaginarse el arreglo de la pieza de manera diferente. En este sentido, nuestras 
imaginaciones tienen como base a las posibilidades de acción del organismo. 
Por ende, en esta propuesta hay un rol mucho más explícito para el cuerpo en el 
moldeamiento de la imaginación, en tanto nuestro movimiento puede infundir 
nuestras imaginaciones y generar nuevas experiencias imaginativas. Podemos 
encontrar ejemplos de imaginación corporizada explícita en el teatro. En este 
contexto, las imaginaciones son moldeadas activamente por los artefactos,  

 

6 Traducción propia. 

Guest
Rectangle



 

 

F  I  L O S  O F  Í A , L I  T E R A T U R A Y L I  N G Ü Í  S T I C A 141 

 

accesorios y las interacciones con otras personas, las cuales contribuyen de 
manera conjunta al descubrimiento y creación de nuevas posibilidades de 
acción. Si se puede comprender la imaginación de forma corporizada, entonces 
eso nos permite llegar a un entendimiento alternativo sobre la comprensión y 
producción metafórica más allá de solamente lo lingüístico. 

A partir de lo anterior, es posible revisitar y darle más sentido a la 
afirmación de Gallagher y Lindgren de que las metáforas se crean y significan 
a través de la acción. Esto es lo que denominan ‘interacciones metafóricas’ 
(metaphoric engagements), pues trata del actuar tomando una cosa como si 
fuese otra. Para ilustrar esto véase el siguiente caso: una infanta manipula 
un plátano y lo sostiene junto a su oreja como si fuese un celular. Al hacer 
esto, específicamente, en el actuar mismo de estas acciones, la niña trata 
al plátano metafóricamente. La metáfora en cuestión no se halla como una 
representación interna en su cabeza, está en su mano y en el movimiento que 
hace con el plátano. Ella constituye la metáfora a través de su acción, enactúa 
una metáfora basada en una posibilidad de acción presentada por la forma del 
plátano y sus experiencias previas con los teléfonos. En vez de ver un teléfono 
en el plátano, sustituyendo un pensamiento por otro o un concepto por otro, ve 
en el plátano una posibilidad de un tipo particular de acción. Del mismo modo, 
uno puede entrar en juegos de rol donde se pretende ser alguien más. El actor se 
transforma metafóricamente por medio de sus acciones. Esto muestra a la vez 
que hay otros elementos en juego: el imitar, la respuesta a emociones, la 
gestualidad, sensibilidad al contexto y habilidades lingüísticas. 

Resumiendo, al comprender las metáforas como posibilidades de acción 
nos permite usarlas para generar nuevas experiencias corporales. Las 
metáforas pueden usarse para crear nuevos tipos de visualizaciones y las 
sensaciones que conllevan. Asimismo, el significado de una metáfora no es 
fijo, sino más bien toma forma de acuerdo con el modo en que es usada y 
a través de las interacciones de las que emerge. Esto último es vital para la 
comprensión de la conceptualización de la experiencia de las personas con 
trastornos psiquiátricos. 

Guest
Rectangle



 

 

142 C A R T O G R Á F  I A S L I  N G Ü I  S T I C A S 

 
Narrativa y auto-entendimiento desde el enactivismo 

 
Las prácticas narrativas tienen el potencial de jugar un rol fundamental en 

el bienestar psicológico de las personas, pues influyen en la autopercepción de 
estas y cómo también comprenden su relación con los otros, el cómo sienten 
que son percibidas por estos. Por este motivo muchas psicoterapias se centran 
en las narrativas que tienen las personas sobre sí mismas, el supuesto que 
fundamenta esto es que, si se logra cambiar esta representación narrativa, 
entonces se puede abrir un abanico de oportunidades para involucrarse en 
comportamientos que ayuden a la persona a lidiar o inclusive superar su 
trastorno. 

Hutto y Gallagher (2017) desarrollan un paralelo entre la propuesta enactiva 
sobre la cognición y la narrativa. Dado que, de acuerdo con el enactivismo, la 
cognición se encuentra arraigada en el cuerpo y en la interacción con el mundo, 
esto implica que la corporalidad humana y la intersubjetividad que la atraviesa 
imponen límites reales o materiales al tipo de identidades que podemos asumir. 
Sin embargo, al mismo tiempo, estos factores son condiciones propicias 
que facultan participar en esfuerzos conjuntos que permiten la generación y 
reconstrucción de significado más allá de las limitaciones individuales, tal 
como vimos en la actuación. 

En semejanza, la narrativa posee estas mismas características. Así como el 
lenguaje limita nuestra capacidad de hacernos entender, al mismo tiempo 
permite infinitas maneras de expresarnos. Las prácticas narrativas pueden ser 
conservadoras y replicantes, y aún así ofrecer recursos para la crítica y la 
transformación. Para entender cómo es esto posible hay que tener en cuenta 
dos elementos: Primero, la naturaleza de la práctica narrativa y, segundo, el 
hecho de que somos más que un ‘yo narrativo’. 

En primer lugar, la narrativa tiene una estructura interna que puede 
describirse a través del concepto de ‘distancia narrativa’. Este término indica 
qué tan lejos está el narrador respecto a los eventos narrados. Por ejemplo, la 
distancia entre el narrador y lo narrado es menor si es una narrativa en primera 
persona en comparación a una de tercera persona, distancia de perspectiva; la 

Guest
Rectangle



 

 

F  I  L O S  O F  Í A , L I  T E R A T U R A Y L I  N G Ü Í  S T I C A 143 

 
cantidad de tiempo pasado entre los eventos narrados y la narración, distancia 
temporal; y el grado de la evaluación de los eventos por el narrador, distancia 
evaluativa. 

Lo mismo aplica a la narrativa autobiográfica. Siempre hay una distancia 
entre el yo que narra y el yo que es narrado. Para ilustrar, cuando el narrador 
dice «yo tuve mucha ansiedad» el ‘yo' refiere al narrador, significando que 
quiere decir algo de sí mismo, pero también refiere a quién era el narrador en 
un tiempo pasado. El narrador implica una identidad entre él mismo y la 
persona de la que está hablando, sin embargo, siempre hay un grado de 
diferencia. La distancia narrativa permite que se abra un espacio crítico, y esto 
en sí mismo puede introducir cierto grado de control y transformación en 
términos de cómo uno se entiende y comprende a sí mismo. 

En segundo lugar, hay que tener en cuenta que el ‘yo narrativo’ es sólo un 
aspecto de nuestra identidad. La capacidad que tenemos para crear narrativa 
es un factor dentro de lo que es la existencia humana, pues incluye también 
factores biológicos, experienciales, sociales, psicológicos, emocionales y 
contextuales. Las prácticas narrativas, y la distancia crítica que pueden abrir, 
brindan cierta influencia para la autogestión y la transformación; pero no 
podrían proporcionarnos tal influencia sin la presencia de nuestras habilidades 
corporales para actuar, y con ello tener la vivencia de estar en control de 
nuestras decisiones y acciones. 

Esta multidimensionalidad permite abordar el fenómeno de la 
conceptualización metafórica de trastornos mentales de manera más profunda. 
La autocomprensión narrativa modula nuestras conductas intersubjetivas; 
nuestras prácticas corporales afectan a su vez nuestra comprensión narrativa; 
un cambio en nuestras circunstancias puede afectar igualmente los demás 
factores que definen nuestra identidad. Esta diversidad de elementos puede 
rescatarse en las metáforas de pacientes, donde lo metafórico se entiende 
afectando y moldeando su experiencia no sólo como un modo de pensar, sino 
también como un modo de vivir y actuar. 

Guest
Rectangle



 

 

144 C A R T O G R Á F  I A S L I  N G Ü I  S T I C A S 

 
La conceptualización de la depresión en Sylvia Plath desde 
una mirada enactivo-lingüística 

Sylvia Plath era una destacada poeta y novelista estadounidense, más 
conocida por poemario Ariel y su novela La campana de cristal. Sus temáticas 
suelen abarcar la vivencia de la depresión, la obsesión por la belleza y la 
existencia. también era una ávida diarista, los cuales al ser recuperados fueron 
publicados y son la fuente principal de este ensayo. Su vida estuvo marcada, 
observando sus diarios, por la violencia sexual, perfeccionismo y una depresión 
endógena, la cual batallo por años hasta que finalmente la intensidad de sus 
síntomas y su turbulenta relación con su exmarido lograron que sucumbiera a 
ella y decidió terminar con su vida. 

En su poesía y prosa, así como en sus diarios, Plath no habla de la enfermedad 
mental; más bien, la encarna. Su lenguaje no describe el sufrimiento: lo 
expresa performativamente. Es aquí donde una lectura enactivista puede decir 
algo más que lo que ofrecen los manuales diagnósticos. Tal como se señaló en 
la introducción, la experiencia de la depresión es paradójica, permeada por 
apatía y agonía, mostrando una especie de ‘yo dividido’. Un estado que no se 
puede superar, lleno de negatividad y polarización. 

Desde el enactivismo, el sufrimiento es una manera en que el cerebro- 
cuerpo-mundo se entreteje en una experiencia inhabitable. La depresión, 
en esta clave, no es solo un estado mental, sino un colapso de sentido, un 
mundo que ya no se ofrece como habitable. En sus diarios, Plath no presenta 
una patología, sino un modo radicalmente alterado de habitar el tiempo, el 
espacio, los vínculos. 

Así entendido, el lenguaje no es un simple vehículo para expresar un 
contenido interno, sino parte activa de cómo ese mundo se configura o se 
fragmenta. Plath no escribe desde fuera de la enfermedad: su lenguaje es en sí 
mismo una forma encarnada de dar cuenta de un mundo que se estrecha. La 
metáfora de la campana de cristal no es solo una imagen: es una forma de 
cuerpo, una atmósfera sellada que impide el flujo del mundo, una 
discontinuidad en la respiración y el afecto. 

Guest
Rectangle



 

 

F  I  L O S  O F  Í A , L I  T E R A T U R A Y L I  N G Ü Í  S T I C A 145 

 
Esto se ve en los diarios frecuentemente a través de su uso de la metáfora, 

los estados positivos no son expresados a través de metáforas como los estados 
negativos (Demjén, 2014, p.44). Una de las raras excepciones a esto se puede 
observar en la siguiente cita (I): “el aroma ligeramente acre de las petunias es 
delicado y dulce y ha curado todas mis heridas” (Los Diarios Completos de 
Sylvia Plath, entrada 17)7 mostrando el ‘aroma’ como un ‘remedio’, en 
comparación a otra instancia positiva que describe muy literalmente (II): “(…) 
entonces me besó con avidez cerrando los ojos y sentí su mano cálida, 
ahuecada, ardiendo en mi vientre” (entrada 18).La literalidad de la descripción 
nos permite ver cómo la experiencia fue vivida realmente en el momento, no 
desde un distancia, no como algo ajeno, sino en completa conexión con lo 
vivido en esa situación. Una irrupción en la vivencia e interacción depresiva 
con el mundo y los otros. 

Además, su escritura en los diarios se caracteriza por el uso del pronombre 
en segunda persona ‘tú’ para referirse a sí misma creando un sentido de 
urgencia e insistencia además de reflexividad. De hecho, el diario se da cuenta 
de que más del 10% de las entradas del diario son escritas utilizando este 
pronombre (Demjén, 2014, p. 46; e.g. “Después de todas las racionalizaciones 
(...) te diste cuenta de que cuando estás viva y llena de vitalidad, competir y 
esforzarte con y entre otras personas compensa todo lo demás.” (entrada 128)). 
También esto puede verse en el siguiente pasaje (III): “Primero piensa: esta es 
tu habitación – aquí esta tu vida, tu mente: No entres en pánico. Comienza 
para escribir, incluso si es tosco y dividido” (entrada sin número) aquí se 
demuestra cómo ella utiliza el pronombre de segunda persona para crear un 
sentido de urgencia, de demanda a sí misma y desdoblamiento. Mientras que 
en otro pasaje se puede observar cómo veía su depresión (IV): 

Estoy asustada, no soy sólida sino vacía. Siento detrás de mis ojos una 
insensible, paralizada caverna, un pozo de infierno, una imitante nada. Nunca 
pensé, nunca escribí, nunca sufrí. Quiero matarme, escapar de las 
responsabilidades, gatear hacia atrás abyectamente dentro del útero (entrada 
154). 

 
7 En lo que sigue, nos referiremos a las citas del diario de Sylvia Plath por su numeración. 

Guest
Rectangle



 

 

146 C A R T O G R Á F  I A S L I  N G Ü I  S T I C A S 

 
Mostrando así que la concebía como un estado que suprime su carácter de 
‘sólida’, se veía a sí misma como un contenedor ‘vacío’ producto de su estado 
depresivo y la depresión como un lugar oscuro, como una ‘caverna’, que a la 
vez adjetivaba con la palabra ‘paralizada’, esto en sí también es metafórico 
porque se le otorga una calidad humana a la caverna. 

La aproximación enactiva permite destacar otras cuestiones sobre la 
metaforización de la depresión en Plath. En términos de distancia narrativa, 
Plath oscilaba entre una perspectiva íntima y un distanciamiento autoimpuesto, 
lo que se muestra en su uso de la segunda persona. Cierta distancia puede 
ayudar a abrir un espacio crítico y de transformación, como cuando se da 
órdenes a sí misma, pero también puede reflejar esta desconexión con uno 
mismo, de no reconocerse en uno mismo, lo que se señaló anteriormente como 
‘yo dividido’. Además, se puede hipotetizar que la dimensión física y espacial 
en sus metáforas no sólo refleja su modo de pensar, sino también de 
experimentar su propio cuerpo. La imagen de la caverna muestra cierta 
insensibilidad y que su cuerpo le es algo ajeno. Esta desconexión corporal es 
palpable también en otros pasajes (V): “Observa la máscara desagradable e 
inerte que tienes delante y no la olvides” (entrada 157). El carácter inerte en 
contra de lo vivo que puede ser un rostro muestra a su vez cómo la afectividad 
está constreñida por su condición, la cual acompañada de las otras metáforas 
vistas muestra la imposibilidad de entrar en nuevas conductas. 

A partir de la perspectiva enactiva puede afirmarse que el lenguaje 
desarrollado en la producción metafórica no sólo está basado en experiencias 
físicas, sino más bien lo metafórico puede comprenderse afectando y moldeando 
nuestra experiencia cognitiva en general, significando y resignificando nuestra 
corporalidad y autocomprensión. Las herramientas conceptuales que nos 
brinda el enactivismo nos permite reunir el análisis literario, lingüístico y 
psicológico expandiéndolos para abordar la corporalidad de la depresión en 
Plath y, como buscamos sugerir a través de este ensayo, permite establecer un 
fundamento teórico que puede expandirse a los demás trastornos mentales. 

Guest
Rectangle



 

 

F  I  L O S  O F  Í A , L I  T E R A T U R A Y L I  N G Ü Í  S T I C A 147 

 
Conclusiones 

 
Uno de los beneficios de una aproximación enactiva combinada con la 

teoría de la metáfora conceptual es que permite una visión más integrada de 
los trastornos mentales, considerando tanto su dimensión corporal como su 
expresión simbólica. Sin embargo, una problemática que queda por desarrollar 
es hasta qué punto puede llevarse su compatibilidad. Otra posible problemática 
es la dificultad de articular ambas perspectivas en modelos clínicos aplicables. 
Aun así, el enactivismo como un marco de trabajo permite entrar en diálogo 
a la psiquiatría, psicología, filosofía, lingüística y estudios literarios para 
obtener una comprensión más rica de las psicopatologías. Asimismo, el 
reconocimiento de la naturaleza dinámica del conocimiento y la influencia del 
lenguaje en la autopercepción abre nuevas vías para la comprensión de la salud 
mental. Integrar estos enfoques en el ámbito terapéutico puede fomentar 
intervenciones más flexibles y personalizadas, promoviendo un entendimiento 
más profundo de la experiencia subjetiva del paciente que otorgue un sentido 
renovado de identidad y agencia. 

Guest
Rectangle



 

 

148 C A R T O G R Á F  I A S L I  N G Ü I  S T I C A S 

 
Referencias bibliográficas 

Demjén, Z. (2014). Drowning in negativism, self-hate, doubt, madness: 
Linguistic insights into Sylvia Plath’s experience of depression. 
Communication & medicine, 11(1), 41–54. 

Gallagher, S., & Lindgren, R. (2015). Enactive metaphors: Learning through 
full-body engagement. Educational psychology review, 27, 391-404. 

Hutto, D. D., & Gallagher, S. (2017). Re-Authoring narrative therapy: 
Improving our selfmanagement tools. Philosophy, Psychiatry, & 
Psychology, 24(2), 157-167. 

Lakoff, G., & Johnson, M. (1980). Metaphors we live by. University of 
Chicago press. 

Lakoff, G., & Johnson, M. (1999). Philosophy In the Flesh: The Embodied 
Mind and Its Challenge to Western Thought. Basic Books. 

Maturana, H. & Varela, F. (2006). De máquinas y seres vivos (6ta ed.). Editorial 
Universitaria. 

Plath, S. (2018). Diarios completos. (E. Julibert, Trad.). Universidad Diego 
Portales. 

Reali, F., Soriano, T., & Rodríguez, D. (2016). How we think about depression: 
The role of linguistic framing. Revista Latinoamericana de Psicología, 
48(2), 127-136. 

Rucińska, Z., Fondelli, T., & Gallagher, S. (2021). Embodied imagination and 
metaphor use in autism spectrum disorder. In Healthcare (Vol. 9, No. 2, 
p. 200). MDPI. 

Varela, F. J., Thompson, E., & Rosch, E. (2017). The embodied mind, revised 
edition: Cognitive science and human experience. MIT press. 

Guest
Rectangle


